
ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

80

Научная статья
УДК 82.091:1(47+44)
DOI: 10.18384/2949-4974-2025-6-80-89

ФЛОРЕНСКИЙ И ФЛОБЕР: ПРЕДВОСХИЩАЯ ФРАНЦУЗСКУЮ ТЕОРИЮ 

Марков А. В.
Российский государственный гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация 
e-mail: markovius@gmail.com

Поступила в редакцию 29.05.2025 
После доработки 02.06.2025 

Принята к публикации 04.06.2025 
Аннотация
Цель. Показать предвосхищение подхода французской теории (Р. Барт, М. Фуко) к творчеству 
Флобера в филологическом наследии П. А. Флоренского. 
Процедура и методы. Применяется сравнительно-исторический анализ с элементами близкого 
(пристального) чтения. Мысль Флоренского контекстуализуется внутри интеллектуальных спо-
ров начала ХХ в., которые сопоставляются со спорами во французской теории. Учитываются био-
графические обстоятельства как источник филологического вдохновения, подчёркивается, что 
в переломные эпохи биографический подтекст экзистенциальных размышлений о литературе 
может выходить на первый план. 
Результаты. Показано, что подход Флоренского к изобразительности Флобера представляет со-
бой последовательный филологический анализ, учитывающий жанровую специфику житийной 
литературы и реалистического повествования, а также жизненные реализации этих сценариев. 
Для Флоренского, как и для французских теоретиков, мир есть текст, который при определённых 
условиях и внезапно реализуется в судьбе конкретных людей. Если французские теоретики соот-
носили текст с другим текстом, то Флоренский – с ритуалом. 
Теоретическая и/или практическая значимость. Показано, что герменевтический метод русской 
религиозной философии открывает различные сценарии спасения, что позволяет уточнить от-
ношения автора и героя в эстетической деятельности. 
Ключевые слова: биографический метод, герменевтика, интертекст, мировоззренческая крити-
ка, постструктурализм, религиозная философия, ритуал, экзистенциальная филология

Для цитирования: 
Марков А. В. Флоренский и Флобер: предвосхищая французскую теорию // Отечественная фило-
логия. 2025. № 6. С. 80–89. https://doi.org/10.18384/2949-5008-2025-6-80-89.

Original research article

FLORENSKY AND FLAUBERT: ANTICIPATING FRENCH THEORY

A. Markov
Russian State University for the Humanities, Moscow, Russian Federation 
e-mail: markovius@gmail.com

Received by the editorial office 29.05.2025 
Revised by the author 02.06.2025 

Accepted for publication 04.06.2025 

© CC BY Марков А. В., 2025.



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

81

Abstract
Aim. To demonstrate how P. A. Florensky’s philological legacy anticipated the French theory approach 
(R. Barthes, M. Foucault) to Flaubert’s oeuvre.
Methodology. The study employs comparative historical analysis with elements of close reading. 
Florensky’s thought is described within contemporaneous intellectual debates, which are then juxta-
posed with discussions in French theory. Biographical circumstances are considered as sources of 
philological inspiration, emphasizing that during pivotal historical periods, this existential subtext of 
literary reflection may come to the forefront.
Results. The analysis reveals that Florensky’s approach to Flaubert’s visuality constitutes a systematic 
philological examination that accounts for the generic specificities of hagiographic literature and realist 
narrative, as well as the lived embodiments of these scripts. For Florensky, as well as for French theo-
rists, the world is a text which may abruptly manifest itself in in the destinies of people under certain 
conditions. However, while French theorists correlated text with other texts, Florensky aligned it with 
ritual.
Research implication. It has been shown that the hermeneutic method of Russian religious philosophy 
reveals various scenarios of redemption, which makes clarification of the relationship between the 
author and the hero in aesthetic production possible.

Keywords: biographical method, hermeneutics, intertext, worldview criticism, poststructuralism, reli-
gious philosophy, ritual, existential philology

For citation: 
Markov, A. V. (2025). Florensky and Flaubert: Anticipating French Theory. In: Russian Studies in 
Philology, 2025, no. 6, pp. 80–89. https://doi.org/10.18384/2949-5008-2025-6-80-89.

Введение

Русская религиозная философия ис-
пользовала различные методы, в том числе 
мысленный эксперимент. «Столп и утверж-
дение Истины» Павла Флоренского – са-
мый яркий пример мысленного экспе-
римента, хотя форма этой книги не есть 
описание эксперимента, а соединяет ис-
поведь, философско-лирический днев-
ник, беседу, проповедь, публичную поле-
мику, причём полемику как бы с первым 
встречным, кто иначе представляет себе 
скепсис или дружбу. По сути, в этой книге 
публичное сводится как раз к случайному, 
систематическое отстаивание позиции – к 
обращению к той душе, которая больше 
всего доверяет сказанному и может быть 
душой случайного встречного. Оценка 
позиции Флоренского как стилизации, 
маскирующей жизненные неурядицы и 
одновременно создающей усреднённый 
конвенциональный образ православ-
ной традиции, критика от Н. А. Бердяева 
и Г. В. Флоровского до С. С. Хоружего и 
Н. К. Бонецкой [6] – как раз неизбежная 

издержка такой трансформации публич-
ности: эти мыслители принимали за стили-
зацию под дискурсивные практики преж-
них эпох то экстатическое переживание 
дискурсов, которое сопровождает сужение 
задач публичности. Но мысленный экспе-
римент встречается и в ранних работах 
Флоренского, в том числе филологических. 
В нашей статье мы рассматриваем работу 
Флоренского «Антоний романа и Антоний 
предания» (опубл. 1907) [2], посвящённую 
роману или философской драме (жанро-
вые характеристики в разных источниках 
разнятся) Г. Флобера «Искушение святого 
Антония» (опубл. 1874).

Мы доказываем, что метод Флоренского 
не только предвосхитил французский пост-
структурализм (например, тезис Барта о 
«смерти автора»), но и предложил альтерна-
тиву – герменевтику, где текст не автономен, 
а включён в экзистенциальные и ритуаль-
ные практики. Сопоставление Флоренского 
с французской теорией предпринимается не 
для демонстрации исторического приори-
тета, а для выявления альтернативной мо-



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

82

дели интерпретации: если Барт и Фуко сво-
дят текст к взаимодействию дискурсов, то 
Флоренский встраивает его в ритуал, будь то 
монашеское правило, дружба или молитва. 
Как именно происходит такое встраивание 
и показано в основной части статьи. Такой 
подход актуален для современных споров о 
пределах постструктурализма и возрожде-
нии биографического метода. Исследование 
выявило, что Флоренский соединил филоло-
гию с биографическим методом, что позво-
ляет критически оценивать постструктура-
листский «текстоцентризм». В современных 
исследованиях по философии текста [3] и 
философии языка [4] Флоренского указы-
вается, что Флоренский предпочитал ин-
тертекстуальным прочтениям различные 
модели постепенного воплощения или ре-
ализации смысла, языка имени или жизни. 
Мы конкретизируем этот тезис на конкрет-
ном примере. 

В литературе ставится вопрос толь-
ко в том смысле, как именно Флоренский 
увидел жанровую принадлежность ро-
мана (драмы) Флобера об Антонии. 
Д. А. Жерноклеев считает, что Флоренский 
увидел в произведении вариант аскетиче-
ского руководства, но только непоследо-
вательного из-за влияния позитивист-
ской науки на мировоззрение Флобера [5]. 
А. П. Семенюк полагает, что Флоренский 
увидел в произведении Флобера мисте-
рию, но из-за опять же прямой перспекти-
вы новоевропейской науки, постигающей 
мир по всем направлениям, обратившей-
ся в хаос [6]. Наконец, О. Н. Турышева и 
М. В. Чичкина думают, что Флоренский 
увидел в произведении Флобера экфрасис, 
ряд картин и их описаний, попытку со-
брать картину мира, заведомо обречённую 
из-за разрыва между нормами экфрасиса и 
нормами описания внутренней жизни [7]. 
Все эти интерпретации имеют основания в 
тексте Флоренского, но при этом исходят 
из постструктуралистского текстоцент- 
ризма, что текст, оперируя диалектикой 
жанра, его неоднозначностью, начинает 
определять отношение читателя к нему 
независимо от воли автора. Нас же инте-
ресует то, как текст определяет не только 

отношение к нему, но и судьбу пишущего и 
читающего. Именно это, как мы стараемся 
показать, и составляет нерв интерпрета-
ций Флоренского. Для него, как позднее 
для постструктуралистов, текст повелева-
ет не только режимом его восприятия, но и 
режимом судьбы воспринимающего.

Здесь нужно провести одну важную па-
раллель между русским религиозно-фило-
софским возрождением и французским 
постструктурализмом. И то, и другое интел-
лектуальное движение были подготовлены 
предшественниками, создавшими интел-
лектуальную публичность, хотя сами идеи 
этих предшественников постоянно оспари-
вались. Для русской религиозной филосо-
фии это были публичные интеллектуалы от 
В. Г. Белинского до легальных марксистов, 
для французской теории – Ж.-П. Сартр. 
Ангажированные мыслители показывали, 
что можно не снижать интеллектуальную 
насыщенность и ответственность и при этом 
мыслить что-то существенное для современ-
ников, т. е. они и создавали общественную 
мысль, которую можно определить как со-
циально-политическую теорию, подтверж-
дённую литературным опытом и литератур-
ными примерами до такой степени, что она 
касается каждого соотечественника. 

Соответственно, как религиозные 
философы в России начала века, так 
и французские постструктуралисты  
1960-х гг. уже действовали внутри публич-
ного поля, но при этом устанавливали гра-
ницы этого литературного опыта, т. е. уже 
глубоко, экспериментально, экзистенци-
ально ответственно прослеживали част-
ную связь между литературным жанром 
и судьбой или предназначением человека. 
Мысленный эксперимент Флоренского и 
предвосхищает внимание к такому лока-
лизованному моделированию во француз-
ском постструктурализме. 

Флобер через призму Флоренского: 
ритуал vs аллегория

Флоренский последовательнее мно-
гих филологов говорил об укоренённости 
филологии в жизненных обстоятельствах. 



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

83

Филология не может быть только рабо-
той с памятниками, это всегда выстраи-
вание некоторого экстатическое отноше-
ния, которое в конце концов найдёт себя в 
Другом. Конечно, апофеоз наследия доре-
волюционного Флоренского – «Столп…», 
где мир мысли находит себя в Софии, мир 
чувства – в дружбе, а мир материи – в 
ревности. Доказывая возможность про-
светлённой мысли, чувства и материи, 
Флоренский выстраивает такую экстати-
ческую конструкцию «своего», которая 
найдёт покой только в другом. 

Работа «Антоний романа и Антоний 
предания» (1904–1905, опубл. 1907) име-
ет биографический подтекст: молодой 
Флоренский думал о принятии монаше-
ства [2, c. 736], но его отговорил от этого 
епископ Антоний (Флоренсов), убедив, 
что монашеские обеты будет нелегко со-
вместить и с научными, и общественны-
ми амбициями. В перспективе епископа 
Антония научная деятельность – это часть 
публичной деятельности, это необходи-
мая составляющая разговора с другими 
людьми, в отличие от монашеских обе-
тов, регламентирующих каналы общения. 
Т. е. он в таком неспецифицированном 
понимании публичности был как бы пред-
шественником Сартра для Флоренского, 
являвшегося, в свою очередь, предше-
ственником Ролана Барта. 

Флоренский, соглашаясь со своим ду-
ховным наставником в жизни, в мысли 
выступает как универсалист и как ло-
кализатор научного эксперимента ради 
универсализации нового биографическо-
го метода, в чём-то предвосхищающего 
деконструкцию во французской теории: 
наукой можно заниматься везде, в том 
числе и в монашеском безмолвии. Как раз 
излишнее внимание к общественной реак-
ции может оказаться в ущерб науке, тогда 
как и монашеская, и мирская жизнь равно 
дают возможность тех интеллектуальных 
взаимодействий, которые позволяют пра-
вильно понять свою собственную судьбу 
и то, чему тебя научили книги. По сути, в 
этом и состоит главный упрёк Флоберу в 
работе Флоренского: Флобер, чтобы обре-

сти настоящий стиль, приобрёл исключи-
тельную эрудицию, горизонтом которой 
стал позитивизм XIX в., но в результате 
изобразил Антония как нигилиста, ко-
торый не может опровергнуть позити-
вистскую типологию, например, сходство 
библейского Бога и богов язычества. Т. е. 
он не представитель богословской типо-
логии (целостного сопоставления ветхо-
заветных, новозаветных и современных, 
относящихся к частной духовной жизни 
событий), а исключительно аллегории, 
пропедевтического метода. Флобер следо-
вал публичности в неспецифицированном 
понимании: нужно знать всё, чтобы быть 
понятным для всех. При этом Флоренский 
не без изысканности говорит о некоторой 
простоватости Антония при всей начитан-
ности, т. е. это как будто некий идеальный 
друг, соученик самого Флоренского, вроде 
Троицкого или Ельчанинова. Тем самым 
Флоренский, противостоя пониманию 
публичности как умению рассуждать обо 
всём, делает важным частный опыт, ино-
гда простоватый, но вписанный благодаря 
богословской типологии в общие судьбы 
человечества, возвещённые Писанием. 

Поэтому Антоний романа Флобера 
может воспринять пережитое только 
как галлюцинацию, считая типологию 
частью иллюзорного опыта, став свое- 
образным буддистом. Тем самым работа 
Флоренского – не столько критика миро-
созерцания Флобера, сколько декларация 
универсализма, равно допускающего мо-
нашеское и мирское: в отличие от Флобера 
Флоренский допускает для монаха приня-
тие современной науки, просто исходя из 
положительности религии, которая созда-
ёт различные положительные образы, но в 
христианстве не достигает настоящей от-
крытости формы. В этом смысле Флобер 
как создатель неразрушимой формы, всё 
кроме которой есть тень и ужас, просто 
расширяет небытие, тогда как Антоний 
предания, будучи не очень образованным, 
знал свои пределы и регулировал откры-
тость формы своей собственной мысли, 
прослеживал, в какой мере и как текст кон-
струирует его самого. 



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

84

Для Флоренского Флобер, представи-
тель старой публичности, слишком при-
вязал Антония к традиционному мона-
шеству, где разные виды деятельности 
сегментируются, а оно само понимается 
как некоторая исходная точка для пости-
жения мира во всей его открытости. А для 
Флоренского и Антоний, и Гамлет (о чём 
скажем ниже) – это предшественники но-
вого религиозного сознания, нового мо-
нашества, универсального, справляюще-
гося с любой типологией и потому легко 
переходящего от научной деятельности к 
общественной и другой. Флоренский пред-
лагает переход от речевых жанров к лите-
ратурным жанрам без подчинения судьбы 
тем литературным жанрам, которые могут 
сегментировать жизнь монаха, разделить 
её на сегменты экстазов, догадок и прак-
тических решений. Напротив, Писание, 
которое Антоний знал, должно поставить 
его перед последними судьбами человече-
ства и его самого, создать в нём и я-для-
другого, и я-для-себя, пользуясь термина-
ми Бахтина. 

Можно указать на ряд сходств подхо-
да Флоренского с подходом Ролана Барта. 
Барт рассматривает Флобера как писа-
теля, боготворящего язык, Флоренский 
же говорит скорее о культе литературы, 
о жречестве в литературе. Поэтому как 
раз у Флоренского Флобер создаёт симу-
лякры, идолы, но собственная тяга стиля, 
собственное движение романа к читателю 
делает этих идолов призрачными. Главный 
сюжет книги “S/Z” [8] – Саразин, который 
смотрит в зеркало-Забареллу (заметим, 
косая в названии – зеркало, которое стоит 
наклонно, так что зрительно лицо всё вре-
мя убегает, а ноги, страсть, уже здесь, уже 
рядом), и от комплекса кастрации перехо-
дит к признанию невозможности любить – 
это и есть вероисповедание Саразина, 
симуляция религии Флобером, но также 
и собственная теория любви Барта как по-
стоянное наложение внутренних комплек-
сов на внешние симптомы, действующие 
как комплексы. 

Барт показывал, как обожествление 
языка приводит к реконструкции реально-

сти, что ни один культурный код, который 
прежде годился для описания реальности, 
в случае Флобера уже не работает. В этом 
смысле для Барта Флобер – предтеча мо-
дернистской прозы, «нулевого письма», 
которое не принимает в себя готовые куль-
турные коды. Он совершил революцию 
письма, не пускающую в себя другое пись-
мо. А для Флоренского Флобер – это опре-
делённая мировоззренческая ситуация, 
монашество без монашества, от которого 
нужно держаться подальше вне зависимо-
сти от того, становишься ли ты монахом 
или нет. В романе Флобера торжествует 
отрицание, вытеснение личности време-
нем, поэтому Флоренский и сравнивает 
героя Флобера с опиофагами, т. е. теми, 
чья личность вытеснена механикой гал-
люцинаторного времени. А Флоренского 
интересовала синергия в современной ему 
России монахов и не монахов, он выпустил 
статью о Флобере и отдельной брошюрой. 

От Гамлета к новому монашеству: 
биографический метод как ответ 

постструктурализму

В том же 1904–1905 г. Флоренский рас-
сматривал образ «монаха-немонаха» 
Гамлета. Последний – это как раз чело-
век, переживающий универсализм по-
нятий, таких как честь или месть, в себе, 
чтобы в конце концов отдать их всему 
человечеству. «Гамлет» посвящён другу – 
С. С. Троицкому, т. е. Флоренский в пери-
од написания этого эссе более всего был 
захвачен вопросом о каноне дружбы, ко-
торую не разорвёт принятие монашества 
одним из друзей. Отсюда его тезис о том, 
что эстетика – наука опытная, т. е. в конце 
концов показывающая, как текст управля-
ет личной судьбой, а не только публичной 
репутацией. Флоренский предназначал 
этот текст для журнала «Весы» с изготов-
лением 50 отдельных оттисков [2, c. 722], 
что говорит о стремлении сойтись с новой, 
символистской публичностью, подразуме-
вающей уже литературную специализа-
цию с тонким чувством жанра. 



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

85

Главный тезис, предвосхищающий 
Бахтина и Выготского, таков: «Гамлет без-
волен в отношении для другого и не без-
волен в себе и для себя» [2, c. 264]. Мы 
сразу узнаём и неокантианскую термино-
логию Бахтина я-для-себя и я-для-другого, 
и выводы Выготского о том, что Гамлет 
безволен только во встрече с собой для 
себя, но не безволен при взгляде на себя 
как на другого и для другого [9]. В эссе 
Флоренского звучит скрытая полемика с 
Белинским [10], который писал в 1838 г. 
о мочаловском Гамлете как великом чело-
веке, который даже в падениях выше обы-
вателя. Флоренский видит, предвосхищая 
Выготского, другое – интерференцию внут- 
ренних актов и чередование сменяющих 
друг друга актов, иначе говоря, душевную 
специализацию и частную жизнь, которая 
может быть мирской и монашеской, но 
именно из которой можно увидеть конеч-
ные судьбы человечества, а не позитивист-
скую картину мира. 

Флоренский своеобразно понимает тра-
гизм как амплификацию («нарост», его 
словами) ужаса. Для этого силы должны 
быть примерно равны, борьба должна быть 
ожесточённой. Здесь возможно влияние на 
Флоренского физики Максвелла-Умова, 
изображавшей трагическую ожесточён-
ную борьбу как противостояние энтро-
пии. Эту физическую теорию Флоренский 
мог слышать от Андрея Белого, Умов вос-
пет Андреем Белым в поэме «Первое сви-
дание» с акцентом на антиэнтропийный 
характер этих открытий в физике. 

Гамлет, согласно Флоренскому, обла-
дает двойным религиозным сознанием 
[2, c. 268], т. е. воспринимает богослов-
скую типологию из своего частного ре-
лигиозного опыта. Но неожиданно эссе 
Флоренского заканчивается тезисом демо-
кратической социологии, что Гамлета за-
ставили быть таким, как есть, «невыноси-
мо гнетущие внешние условия» [2, c. 280]. 
Это, конечно, оммаж демократической 
критике, Белинскому, чтобы признать её 
правоту в понимании частных судеб, но 
только дополнить типологическим бого-

словским методом и видением конечных 
судеб человечества. 

Флоренский пишет: «“Искушение 
Св. Антония”, по содержанию своему, есть 
“великолепный кошмар”, а по внешней 
форме, если угодно, это один гигантский 
монолог.

Фиксировать еле видные мостики и 
переходы между отдельными вершинами 
ясно-сознаваемого, сфотографировать со 
всею сочностью полутонов теневое созна-
ние, демонстрировать ad oculos раздвое-
ние сознания – вот психологическая тема 
“Искушения”» [2, c. 505]. Здесь мы видим 
сопоставление речевых жанров и жанров 
сознания, а именно, монологизма и зазо-
ров в самом сознании. Флобер, согласно 
Флоренскому, не преодолел эти зазоры, 
пытаясь преодолеть их только тягой стиля. 
Но в отличие от Барта Флоренский пони-
мает это не как зазоры в любовном зре-
нии, которое спотыкается о своё бессилие 
в том числе, не подбирая нужных речевых 
средств, а как зазоры в ритуале, способ-
ствующем превращению жизни в кошмар. 

Связать речевые жанры и канонические 
жанры, по Флоренскому, и тем самым до-
стичь правды слова можно только через 
роковое в индивидуальной жизни – стать 
монахом или остаться мирянином, пойти 
делать революцию или остаться за пись-
менным столом. Только новое религиоз-
ное сознание Антония и Гамлета выводит 
из области кошмаров в область любви и 
дружбы. Позднее Флоренский в конце кон-
цов создаст версию имяславия, где имя как 
раз, определяя весьма непростой характер, 
защищает от кошмара несоответствия ха-
рактера судьбе. 

Флоренский понимает монолог Флобера 
как своего рода фиксацию предваритель-
ного обследования или извлечения анам-
неза, но т. к. умерший (Антоний) не может 
быть пациентом, этот анамнез надо извле-
кать какими-то насильственными сред-
ствами. Собственно, Флоренский не гово-
рит о главном – том, что Антоний Флобера 
уже вписал себя в историю, что он уже 
Антоний учебника, портрета или статуи, 
что он говорит с собой как с Антонием, 



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

86

имеющим такую репрезентацию. Он иг-
норирует риторичность Флобера и то, что 
Антоний Флобера преодолевает цицеро-
новский риторический стоицизм: Антоний 
Флобера спорит с Цицероном, и можно 
увидеть своё прошлое как не присвоен-
ное, не как область обязанностей, а как 
чистую область эксперимента над собой. 
Исторические видения Антония – это как 
раз разложение истории на сущности, из-
влечение чистого наслаждения, чистого 
насилия и т. д. Царь-победитель пирует, 
царь-побеждённый мучается в клетке. Т. е. 
это развёртка истории, в которой остаются 
только чистые механизмы. Флоренскому 
риторика не была так нужна, как француз-
ским теоретикам, нужнее было признание 
ритуального характера дружбы и общения. 

Флоренский говорит в своём исследова-
нии не о риторической норме, но только о 
радикализме ритуала, включая в ритуал и 
общение, и жесты собеседников. Антоний 
предания для него, в отличие от Антония 
Романа, – это мощнейший создатель ду-
ховных переворотов, кто к нему приходил, 
уходил другим человеком. Это и есть ис-
полнение ритуала доверительной беседы. 
Флоренскому это надо признать, чтобы 
показать, что монашество не умерло, что 
если оно так эффективно побеждало ад 
тогда, то побеждает и сейчас. При этом 
Флоренский не обязан становиться мона-
хом просто потому, что он может понять 
положительную силу святости, где она бу-
дет действовать в его жизни. Ритуал может 
действовать именно как текст. 

Воображение и помысел:  
ритуал против аллегории

Но Флоренский предвосхищает пост-
структурализм в другом – в понимании 
искушений. Фуко в книге о Флобере пи-
шет [11, с. 31], что искушения происходят 
не только по принципу подобия и смеж-
ности, но и по принципу библиотеки, ка-
талога, когда конфликт ума и сердца, т. е. 
рациональной систематизации знания и 
восторженного воображения, поддержи-
вается институтом каталогизации книг. 

Чем лучше книги стоят на полке, тем луч-
ше работает воображение, которое у под-
ростка может унестись вдаль при одном 
взгляде на тома Дюма и Жюля Верна! И не 
случайно у последнего торжеством пози-
тивизма становится библиотека капитана 
Немо со всеми новейшими научными и 
философскими трудами. По сути, это та 
же перспектива, что представлена в книге 
Флобера. В критике позитивистской учё-
ности Флоренский полностью предвос-
хищает тезис Фуко за тем исключением, 
что он говорит о ритуалах доверительного 
дружеского общения, когда можно друга 
назвать по имени, а не о грамматико-рито-
рических фигурах. 

Парад ересей в центре произведения 
Флобера, своеобразная абъекция, по 
Кристевой [12], говорят о том, что воз-
можно больше одного непротиворечивого 
описания ситуаций, в том числе ситуаций 
спасения, при этом ясно, что оно не обя-
зательно будет неприемлемым, потому что 
в нём не может быть объяснено тело как 
таковое, но только отдельные его проявле-
ния, такие как восторг, или угрюмость, или 
тяга к новизне. Т. е. искушение – это не соб-
ственно телесный соблазн, а некоторое до-
пущение видений, снов, где противоречи-
вое может оказываться рядом. Флоренский 
говорит об этом так же – искушение и есть 
противоречие рядом. Различие состоит 
только в том, что, по Флоренскому, Флобер 
ограничился аллегориями, и потому пони-
мал и сны, и противоречия как развитие 
внешнего мира, как эволюцию внешнего, а 
не как антиномии внутренней жизни, в ко-
торых может разобраться только друг или 
ты сам как друг для самого себя. 

С чего начались искушение героя 
Флобера? Для Флоренского это как бы по-
мысел, связавшийся в узел, т. е. который не 
менее близок к тебе, чем ты сам. Антоний 
недоволен на закате, что у него нет молит-
венной бодрости [2, c. 507], т. е. он высту-
пает как баловень, который как бы при-
тязает на поддержку свыше. «Но Флобер, 
однако, не признавал всего этого, т. к. не 
допускал в духе ничего, что не было бы 
ранее воспринято “естественным” путём, 



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

87

и вся Поэма должна служить, по мысли ав-
тора, изображением тех процессов, кото-
рые теоретически изучаются ассоциацион-
ной психологией» [2, c. 522]. На самом деле 
Флобер допускал что-то воспринятое не 
из законов природы – особый статус тела, 
которое может возвращаться к собствен-
ной тоске, что и показал Барт, описывая 
комплекс кастрации у Флобера. Это явно 
не ассоциативная психология, а вздох, чи-
стое потребление себя, за которым прихо-
дит потребление всего мира, мироздания 
со всеми его мыслями и звёздами. Только 
Барт и Фуко трактуют это как соедине-
ние текста с текстом, спотыкание о текст 
собственной жизни, разрешаемое чистой 
каталогизацией риторических фигур. А 
Флоренский считал, что риторические фи-
гуры могут быть подчинены аллегории, 
и, чтобы сохранить интеллектуальную 
независимость, необходимо обращать-
ся к типологии, т. е. к тем судьбам лич-
ности и мира, которые могут быть охва- 
чены только именем, а не навыками ума 
или воображения. Во французской теории 
есть спецификация риторических фигур, у 
Флоренского – спецификация дружбы как 
метода научного исследования. 

Заключение

Анализ работ П. А. Флоренского де-
монстрирует, что его филологический ме-
тод предвосхитил ключевые идеи фран-
цузского постструктурализма, особенно 
в понимании текста как силы, определя-
ющей не только восприятие, но и судьбу 
читающего и пишущего. Если Р. Барт и 
М. Фуко акцентировали интертексту-
альность и риторические механизмы, то 
Флоренский сместил фокус на ритуаль-
ную природу коммуникации, где текст 
становится инструментом экзистенциаль-
ного преображения. Его критика Флобера 
не просто полемика с позитивизмом, но 
деконструкция «публичности» как кон-
венции, мешающей увидеть связь между 
жанром и личной судьбой.

Флоренский за несколько десятилетий 
до постструктурализма предложил аль-

тернативу постструктуралистскому тек-
стоцентризму, объединив филологию с 
биографическим методом. Для него текст 
не автономная структура, а часть жизнен-
ного ритуала, что особенно явно в анализе 
«Искушения святого Антония»: Флобер, 
по Флоренскому, свёл религиозный опыт 
к аллегориям, игнорируя то, как ритуал 
(например, дружеское общение или мо-
нашеское правило) превращает текст в 
мировоззренческий инструмент. Этот под-
ход предвосхитил позднейшие дискуссии 
о «смерти автора», показав, что даже при 
распаде дискурсивных практик сохраняет-
ся экзистенциальная ответственность ин-
терпретатора.

Ключевое различие между Флоренским 
и французскими теоретиками состоит в 
понимании механизмов смыслообразова-
ния. Если Фуко и Барт видели в библио-
теке и каталоге метафору текстуальности, 
то Флоренский настаивал на ритуале как 
условии подлинной коммуникации. Его 
Антоний – не жертва риторических фигур 
(как у Флобера), а участник диалога, где 
имя, жест и доверие важнее абстрактных 
культурных кодов. Тем самым Флоренский 
не только критиковал позитивизм, но и 
предлагал модель, в которой наука и рели-
гия совместимы через «типологию» – по-
иск универсалий в частном опыте.

Исследуя Флобера и Шекспира, 
Флоренский разработал концепцию «но-
вого монашества», где жанры литературы 
не сегментируют жизнь, а открывают путь 
к универсальному сознанию. Его Гамлет 
и Антоний – герои, преодолевающие раз-
рыв между «я-для-себя» и «я-для-другого» 
(предвосхищая Бахтина), а их трагизм – не 
тупик, а этап на пути к синергии мирско-
го и сакрального. Здесь Флоренский ра-
дикализирует мысль В. С. Соловьёва: если 
французские теоретики видели в литера-
туре поле борьбы дискурсов, то он про-
странство преображения, где текст ведёт к 
«последним судьбам» человечества.

Работы Флоренского сохраняют значе-
ние не только как исторические памятни-
ки, но и как методологические вызовы. Его 
синтез филологии, богословия и биогра-



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

88

фического метода предлагает альтернативу 
как постструктуралистскому релятивиз-
му, так и позитивистскому объективизму. 
Сегодня, когда границы между наукой, 
литературой и духовным опытом вновь 
становятся проницаемыми, его идеи по-
могают переосмыслить роль текста не как 
«симулякра», а как моста между частным 
и универсальным, будь то в исследовани-

ях цифровой культуры, антропологии или 
теологии.

Таким образом, Флоренский не просто 
«предсказал» французскую теорию, но и 
указал на её ограниченность, предложив 
модель, где текст не замкнутая система, а 
часть живого диалога, определяющего че-
ловеческую судьбу.

ЛИТЕРАТУРА
1.	 П. А. Флоренский: pro et contra: личность и творчество Павла Флоренского в оценке русских 

мыслителей и исследователей: антология / сост. К. Г. Исупов. 2-е изд., испр. и доп. СПб.: Русская 
христианская гуманитарная академия, 2001. 824 с.

2.	 Флоренский П. А. Сочинения: в 4 т. Т. 1. М.: Мысль, 1994. 797 с.
3.	 Жукова М. В. Интертекстуальный подход в исследовании творчества П. А. Флоренского // 

История философии. 2023. Т. 28. № 1. С. 54–66. DOI: 10.21146/2074-5869-2023-28-1-54-66.
4.	 Мирошниченко Е. И. Внутренняя форма заумного языка: гумбольдтианская парадигма 

П. А. Флоренского в свете теоретических работ И. Терентьева и И. Зданевича // Философия. 
Журнал высшей школы экономики. 2022. Т. 6. № 1. С. 253–277.

5.	 Жерноклеев Д. А. Бахтин о Флобере: поэтика «отрицающего образа» // Литературоведческий 
журнал. 2021. № 4 (54). С. 166–178. DOI: 10.31249/litzhur/2021.54.10 

6.	 Семенюк А. П. Пространство миропонимания русской религиозной философии XIX – начала 
XX в. // Вестник Томского государственного университета. 2009. № 324. С. 102–108.

7.	 Турышева О. Н., Чичкина М. В. Экфрастическое начало в драме Г. Флобера «Искушение свя-
того Антония» // Павермановские чтения. Литература. Музыка. Театр: материалы научно-
практической конференции, посвящённая памяти доктора филологических наук, профессо-
ра В. М. Павермана (Екатеринбург, 08 ноября 2016 г.) Вып. 3. М.: Кабинетный учёный, 2017. 
С. 49–59.

8.	 Барт Р. S/Z / пер. с фр.; под ред. Г. К. Косикова. М.: Эдиториал УРСС, 2001. 232 с.
9.	 Выготский Л. С. Психология искусства. Ростов н/Д.: Феникс, 1998. 480 с.
10.	 Белинский В. Г. «Гамлет», драма Шекспира. Мочалов в роли Гамлета. М.: Гослитиздат, 1956. 120 с.
11.	 Фуко М. Фантастическая библиотека: об «Искушении святого Антония» Гюстава Флобера / пер. 

с фр. Я. Янпольской. М.: V-A-C; Центр эксперим. музеологии, 2018. 48 с.
12.	 Кристева Ю. Силы ужаса: эссе об отвращении / пер. с фр. СПб.: Алетейя, 2003. 256 с. 

REFERENCES
1.	 Isupov, K. G., comp. (2001). P. A. Florensky: Pro et Contra: The Personality and Works of Pavel Florensky 

in the Evaluation of Russian Thinkers and Researchers. St. Petersburg: Russian Christian Humanitarian 
Academy publ. (in Russ.).

2.	 Florensky, P. A. (1994). Works. Vol. 1. Moscow: Mysl publ. (in Russ.).
3.	 Zhukova, M. V. (2023). An Intertextual Approach to Study P. A. Florensky’s Works. In: History of 

Philosophy, 28 (1), 54–66. DOI: 10.21146/2074-5869-2023-28-1-54-66 (in Russ.).
4.	 Miroshnichenko, E. I. (2022). The Internal Form of Abstruse Language: P. A. Florensky’s Humboldtian 

Paradigm Considering I. Terentyev and I. Zdanevich’s Theoretical Works. In: Philosophy. Journal of the 
Higher School of Economics, 6 (1), 253–277 (in Russ.). 

5.	 Zhernokleev, D. A. (2021). Bakhtin on Flaubert: The Poetics of the “Negating Image.” In: The Journal of 
Literary History and Theory, 4 (54), 166–178. DOI: 10.31249/litzhur/2021.54.10 (in Russ.).

6.	 Semenyuk, A. P. (2009). The Space of Worldview in Russian Religious Philosophy of the 19th – Early 
20th Centuries. In: Tomsk State Pedagogical University Bulletin, 324, 102–108 (in Russ.).

7.	 Turysheva, O. N. & Chichkina, M. V. (2017). The Ekphrastic Principle in G. Flaubert’s Drama “The 
Temptation of Saint Anthony.” In: Paverman’s Readings. Literature. Music. Theatre: Proceedings of the 
Scientific and Practical Conference Dedicated to the Memory of Doctor of Philological Sciences, Prof. 
V. M. Paverman (Ekaterinburg, November 8, 2016). Iss. 3. Moscow: Cabinet Scholar publ., 49–59 



ISSN 2949-5016 Отечественная филология 2025 / № 6

89

(in Russ.). 
8.	 Bart, R. (2001). S/Z. Moscow: Editorial URSS publ. (in Russ.).
9.	 Vygotsky, L. S. (1998). Psychology of Art. Rostov on Don: Phoenix publ. (in Russ.).
10.	 Belinsky, V. G. (1956). “Hamlet”, a Drama by Shakespeare. Mochalov as Hamlet. Moscow: Goslitizdat publ. 

(in Russ.).
11.	 Foucault, M. (2018). Fantastic Library: On Gustave Flaubert’s “The Temptation of Saint Anthony.” Moscow: 

V-A-C publ., Center for Experimental Museology publ. (in Russ.).
12.	 Kristeva, Yu. (2003). Forces of Horror: An Essay on Disgust. St. Petersburg: Aletheia publ. (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ
Марков Александр Викторович (г. Москва) – доктор филологических наук, кандидат философских 
наук, доцент, профессор кафедры кино и современного искусства Российского государственного гу-
манитарного университета (РГГУ)
ORCID: 0000-0001-6874-1073; e-mail: markovius@gmail.com

INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Alexander V. Markov (Moscow) – Dr. Sci. (Philology), Cand. Sci. (Philosophy), Prof., Department of Cinema 
and Contemporary Art, Russian State University for the Humanities;
ORCID: 0000-0001-6874-1073; e-mail: markovius@gmail.com


