
Вестник № 1

159 

УДК 82-6

Спицына Л.А.

ТРАНСФОРМАЦИЯ ЭПИСТОЛЯРНОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 
В ТВОРЧЕСТВЕ ХОВЕЛЬЯНОСА�

� © Спицына Л.А.

ни есть произведение, явно игнорируемое 
представителями обеих тенденций (имеются 
в виду ортодоксально-большевистская и ли-
берально-антибольшевистская. – Г.Р.) Это 
крошечный трактат о Боге и человеке, точ-
нее о служении высшему благу. Рассуждение 
оформлено в виде рецензии на еще только 
обещанный выход нового перевода сочинения 
Сильвио Пеллико «Об обязанностях челове-
ка» и помещено в «Современнике»…. Пуш-
кин открыто признается в своей преданности 
учению Христа на глазах у той общественнос-
ти, которая щеголяла своим безверием или, 
по крайней мере, равнодушием к религии и 
которая уже хоть и сдержанно, но осудила 
его более ранние признания в преданности 
престолу и государству («Стансы», «Друзь-
ям». «Клеветникам России»)…. И если столь 
недвусмысленно перед лицом современников 
и потомков он заявляет о своей вере и убеж-
дении, значит, это подлинная вера и убежде-
ние» [6].

Таким образом, обоих писателей при-
влекла в книге проповедь добра, милосердия, 
сострадания, им обоим был близок назида-
тельный тон книги. Взгляды Шевырева и 
Пушкина сближаются здесь до полного сов-
падения, и именно поэтому свои размышле-
ния о книге Пеллико Пушкин заключает ци-
татой из статьи Шевырева, выражая полное 
согласие с ним. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:
1. Московский наблюдатель, 1837, часть 11, № 1-4. – 

С. 397-404.
2. Краткая литературная энциклопедия. – М., 

1962. – Т. 1. – С. 375.
3. Шевырев С.П. Критика. Перечень наблюдателя 

// Московский наблюдатель, 1837, часть 12. – С. 
311-326.

4. Московский Наблюдатель, 1836, часть VI, № 1-4. – 
С. 77 – 105.

5. Пушкин. Полное собрание сочинений: в 16-ти т.т., 
М.-Л., 1937-1949. – С. 99.

6. Сквозников В.Д. Пушкин. Историческая мысль 
поэта. – М., 1998. – С. 165, 168-169.

G. Ramazanova
Pushkin and “Moskovskiy Na-

blyudatel” (Moscow Observer) (Pub-
lications from the journal, with 
regard to the poet’s death)

Abstract: The article analyses the publi-
cations from the “Moskovskiy Nablyudatel”, 
devoted to Pushkin, which came out after the 
poet’s death. They are presented by a critical 
analysis of the journal “Sovremennik” with its 
interpretations of Pushkin’s last works and a 
little known poem by an Azerbaijani writer Mir-
za-Fatkh-Ali Akhyndov “On Pushkin’s death” 
(1937), a work of deep contents and original im-
agery.

Key words: comment, Eastern poetry, 
aphoristic form.

Аннотация. Статья посвящена творчес-
тву испанского писателя XVIII века Бальта-
сара Гаспара Мельчора Марии Ховельяноса. 
В ней рассматривается эпистолярное насле-
дие испанского писателя. Ховельянос был од-
ним из первых, кто отошел от привычных ис-
панской литературе форм письма, в котором 
на первом месте стоял эмоционально-личный 
аспект. По этим причинам одни письма отно-
сятся к дневникам, а другие к художествен-
ным произведениям. Ховельянос усложняет 
свои произведения, включая в них коммента-
рий и анализ текстов других жанров. Имен-
но этот прием развивают испанские писатели 

XIX, а затем и ХХ веков.
Ключевые слова: письмо, путешествие.

В творчестве выдающегося испанского 
мыслителя, политического деятеля, юрис-
та и писателя Бальтасара Гаспара Мельчора 
Марии Ховельяноса эпистолярная литерату-
ра занимала важное место. Он был одним из 
первых, кто отошел от привычных испанс-
кой литературе форм письма, в котором на 
первом месте стоял эмоционально-личный 
аспект. Ховельянос усложняет свои произве-
дения, включая в них комментарий и анализ 
текстов других жанров. Именно этот прием 
развивают испанские писатели XIX, а затем 



160 

Вестник № 1

и ХХ веков.
Ховельянос пробовал свои силы в раз-

ных формах и жанрах. Ведь он по своей ос-
новной деятельности был государственным 
служащим, поэтому «в своих произведениях 
давал свободу своей фантазии» [1, 18]. Писа-
тель мог позволить себе «описывать только 
то, что ему было интересно» [1, 28]. Слож-
ное соотношение классицистических, бароч-
ных, сентиментальных и предромантических 
элементов пройдет в той или иной форме на 
протяжении всего творчества Ховельяноса. 
Ведущим литературным направлением, к 
которому принадлежал писатель, принято 
считать Просвещение [2, 111]. Влияние Хо-
вельяноса на испанскую литературу, как от-
мечал крупнейший испанский специалист 
по Ховельяносу Г. Гомес де ла Серна, «было в 
меньшей степени влиянием поэта, в большей 
степени влиянием просветителя-мыслителя» 
[3, 87]. При анализе творчества Ховельяно-
са следует учитывать следующий факт: его 
произведения были напечатаны только пос-
ле того, как он вышел в отставку. Это было 
не только соблюдением буквы закона, но и 
сознательным выбором. Перед отдельным из-
данием Ховельянос тщательно редактировал 
свои произведения, иногда полностью пере-
писывал.

Литературный энциклопедический сло-
варь определяет эпистолярную литературу 
как переписку, изначально задуманную или 
позднее осмысленную как художественная 
или публицистическая проза, предполагаю-
щую широкий круг читателей. Такая пере-
писка легко теряет двусторонний характер, 
превращаясь в серию писем к условному или 
номинальному адресату. Однако именно ори-
ентация на адресата, пусть воображаемого, 
составляет важный опознавательный при-
знак эпистолярной литературы, отличающий 
ее от записок и дневника [4, 512].

Эпистолярное наследие Ховельяноса 
делится на переписку с родственниками и 
друзьями как конкретными адресатами и 
художественные произведения. Испанские 
исследователи поделили творчество Ховель-
яноса на две группы [5, 86]. К первой отно-
сятся так называемые «дневниковые произ-
ведения», которые сейчас объединены в цикл 
«Литературный дневник». Это творчество Хо-
вельяноса, которое автор не превратил в худо-
жественные произведения. К ним относятся 
переписка между писателем и его друзьями 
и родственниками. Ко второй относятся собс-
твенно художественные произведения, кото-
рые чаще всего возникли из «дневниковых». 

Испанские литературоведы объединили их 
в цикл «Художественные произведения». 
Данная группа включает в себя два раздела: 
лирика и проза. Многие прозаические про-
изведения написаны в форме письма. В свя-
зи с тем, что вторая группа оказала большее 
влияние на развитие испанской литературы, 
в данной статье ей будет уделено больше вни-
мания.

Письма, адресованные родственникам, 
носят интимный субъективный характер. 
Они наглядно показали процесс формирова-
ния его многих теоретических концепций. 
Ховельянос объясняет свою литературную 
концепцию. Из них можно узнать историю 
появления того или иного произведения, а 
также взгляды писателя на испанскую и за-
падную литературу. 

Литература для Ховельяноса была свое-
образным увлечением. Ведь он занимал пост 
судьи и не мог и имел права, руководствуясь 
требованиями устава испанских законни-
ков, публиковать свои работы, поэтому «дол-
жен был тщательно их скрывать» [1, 1]. Эта 
цитата из письма Ховельяноса своему стар-
шему брату Франсиско де Паула, которому 
он отсылал свои лирические произведения. 
Писатель был самым младшим среди один-
надцати детей Франсиско Грегорио де Хове-
льяноса, но больше всего он любил именно 
Франсиско. В вышеприведенном письме Хо-
вельянос выражал идеи, созвучные тому ва-
рианту классицизма, который излагался и 
развивался в литературных кругах Испании. 
Писатель считал, что «испанская литература 
достигла в XVI веке совершенства, но поэты, 
чрезмерно подражая в XVII веке латинским 
и итальянским художественным образцам, 
извратили столь присущее ей своеобразие и, 
как следствие, литературный вкус нации, а 
во второй половине восемнадцатого века вкус 
постепенно стал возрождаться» [1, 3].

В.В. Суховерхов в своей статье, посвя-
щенной творчеству Ховельяноса, отмечает, 
что «лирика Ховельяноса явно создана под 
влиянием французской литературы» [6, 70]. 
Надо отметить, что в испанском обществе ин-
теллектуалов называли ilustrados, либо шут-
ливо – alumbrados – просвещенными, или 
просветленными. Оппоненты же подобрали 
более критическое определение их позиции – 
afrancesados – офранцузившимися. Для оп-
ределенной части испанского общества, в 
том числе и для Ховельяноса, революциони-
зирующаяся Франция была тем примером, 
который должна принимать во внимание 
Испания. Можно предположить, что и эпис-



Вестник № 1

161 

толярные произведения Ховельяноса также 
создавались под влиянием французской тра-
диции. «XVII век во Франции – эпоха расцве-
та эпистолярного искусства» [7, 70]. Обра-
щаем внимание, что в испанской литературе 
XVIII века жанр письма был сравнительно 
новым. Мода на него возникнет только в кон-
це восемнадцатого века, когда появятся рома-
ны в письмах. А в начале XVIII века испанс-
кие произведения эпистолярной литературы 
носили ярко выраженный подражательный 
характер [5, 48]. В испанском литературо-
ведении выдвигается предположение, что 
Ховельяноса эпистолярная литература при-
влекла возможностью экспериментировать 
как с формой, так и со словом [5, 51]. Именно 
внимание к многозначности испанских слов, 
которое превращается в его произведениях в 
многоликий образ, отличает творчество Хо-
вельяноса от его современников. «Именно 
эпистолярная культура всегда воспроизводит 
как бы в миниатюре общий облик культуры 
слова» [8, 10].

Писатель в «Прологе» к трагедии «Пе-
лайо» (1769) признался в симпатии не столь-
ко к французской литературе, сколько к 
пристрастию к экспериментированию: «поп-
робую писать в их стиле» [1, 51]. Обращает 
на себя слово «попробую». Следовательно, 
творчество для Ховельяноса – это проба пера, 
своеобразный эксперимент. И тот факт, что 
он не зависел от гонораров, позволил ему 
нетрадиционно раскрывать общепринятые 
каноны. Именно по этим причинам произве-
дения Ховельяноса сейчас относят к разным 
стилям и направлениям восемнадцатого века. 
Данное разночтение в оценке творчества пи-
сателя возникло по многим причинам. Пер-
вым критиком произведений Ховельяноса 
было его ближайшее окружение. Оно, скорее 
всего, привносило в рецензии свою оценку 
личности писателя. Эти явно субъективные 
высказывания и оценки помогали Ховель-
яносу редактировать текст перед тем, как с 
ним познакомится массовый читатель. Пер-
вые публикации появились в журналах еще 
во время юридической практики и не воспри-
нимались писателем как начало литератур-
ного творчества. Журнальные публикации 
приравнивались к научным. Это повлияло 
на творчество Ховельяноса, потому что он и 
в художественные произведения, в том числе 
и в лирику, начал включать научный анализ, 
который был принят только в деловых пись-
мах. Существует предположение, что он был 
родоначальником испанской критики [5, 51]. 
Данное утверждение не совсем верно, потому 

что разбор произведений – это часть худо-
жественного текста, а не самостоятельное и 
самодостаточное творчество. Но важно отме-
тить, что Ховельянос был одним из первых, 
кто стал не только записывать фольклорные 
произведения, а также включать их в свой 
оригинальный текст. 

В 1782 году писатель вместе со своим 
братом Франсиско решил покинуть столицу и 
отправиться вместе на родину. В связи с тем, 
что его друг Антонио Понс остался в Мадри-
де редактировать свой журнал «Испанское 
путешествие», Ховельянос решил подробно 
описывать в письмах все события, происхо-
дившие с ним в пути. У друзей завязалась 
переписка. Так появилось первое произве-
дение «Путешествие по Астурии 1782 года». 
Оно состоит из писем Ховельяноса и Анто-
нио Понса, который в своих ответах расска-
зывает своему другу о событиях в Мадриде и 
комментирует путешествие братьев. Испан-
ские исследователи творчества Ховельяноса 
«Путешествие по Астурии 1782 года» отно-
сят не к художественным, а к дневниковым 
произведениям [5, 60]. И действительно, в 
конце 1782 года Ховельянос полностью пере-
писал текст. По этим причинам существует 
художественное произведение Ховельяноса 
под двумя разными названиями. Речь идет о 
«Письмах Понсу». Это журнальное название 
произведения, которое Ховельянос написал в 
конце 1782 году по мотивам переписки меж-
ду друзьями. Оно состоит из писем, каждое 
из которых имеет свой подзаголовок. Анто-
нио Понс, которому они были адресованы, 
опубликовал их в своем журнале «Испанское 
путешествие». И воспринимались они имен-
но как журнальная публикация наподобие 
статьи. А художественное произведение, ко-
торое появилось гораздо позже, называется 
«Письма из путешествия по Астурии». Оно 
знакомит читателя с традициями и обычаями 
жителей провинции Астурии. В нем подроб-
но описываются как достопримечательности, 
так и фольклорные праздники. 

Выдвигается предположение, что это 
был один из первых туристических путеводи-
телей. Ховельянос не случайно выбрал свою 
родную провинцию, которую знал и любил. 
Описывая ее с топографической точностью 
путеводителя, он отмечал национальные ас-
турийские традиции, сложившиеся с момен-
та ее возникновения, как эти традиции вли-
яют на развитие испанской культуры. Этот 
обширный материал позволял увидеть чита-
телям провинцию с различных точек зрения 
исследователя. Подобная литература была 



162 

Вестник № 1

популярна в Европе, и хотелось бы привести 
тот факт, что опять-таки в 1782 году амери-
канец Томас Джефферсон приступил к работе 
над «Заметками о штате Виргиния». Он издал 
их в Париже у известного французского изда-
теля Филиппа-Дени Пьера. И если Джеффер-
сона относят к первым литераторам США, то 
Ховельянос, обращаясь к многовековым тра-
дициям астурийской культуры, ответил на 
вопрос француза как истинный патриот сво-
ей родины.

Другая трактовка вводит это произве-
дение в контекст европейской литературы 
[5, 28]. Название и содержание явно созвуч-
но творчеству английского писателя Лорен-
са Стерна. Проводя параллели между «Сен-
тиментальным путешествием по Франции 
и Италии» и «Письма путешественника по 
Астурии», исследователи творчества Ховель-
яноса пишут о нем как о сентименталисте [5, 
89]. Это произведение сыграло важную роль 
в истории испанской литературы. Ховелья-
нос был одним из первых, кто не просто ци-
тировал тексты фольклорных произведений, 
он их включил в художественное повествова-
ние. И именно этот прием будет использован 
другими испанскими писателями.

В качестве примера разберем письмо 
«Антонио Понсу о ромериях в Астурии». Ро-
мерия – это название фольклорных развлека-
тельных представлений с песнями и танца-
ми. Начинается письмо с просьбы разрешить 
автору описывать веселые темы: «Дорогой 
мой друг: в предыдущих письмах мы с то-
бой обсуждали серьезные вопросы, поэтому 
разреши мне в этот раз затронуть веселые и 
развлекательные темы» [9, 254]. В произве-
дении подробно описывается ромерия, при-
водятся тексты песен, исполняющихся под 
аккомпанемент народных инструментов. 
Как и в случае с другими письмами, цитиру-
ются отдельные куплеты, далее идет коммен-
тарий. Следует отметить, что данный прием 
часто используется испанской эпистолярной 
литературой. В качестве примера можно при-
вести эпистолярный роман младшего совре-
менника Ховельяноса Мор де Фуэнтеса «Се-
рафина» (1795), текст которого представляет 
собой сочетание авторской и народной прозы 
и поэзии. Примером может служить письмо 
37, в котором описывается романс. Ховелья-
нос использовал в письме «Антонио Понсу о 
ромериях в Астурии» прием кольцевой ком-
позиции: оригинальный текст начинает и 
заканчивает произведение, внутри которого 
цитируются фольклорные произведения, в 
частности романсы.

Если принимать во внимание, что по 
традиции романсы разделяются на старые, 
или народные (viejos o populares), и новые, 
или артистические (artisticos o nuevos), то к 
XVIII веку это противопоставление несколько 
утрачивает свои границы. Испанские писате-
ли и поэты свободно использовали традиции 
того или иного варианта романса. Важным 
моментом было обращение к исконным кор-
ням, что предоставляло иные возможности 
для произведения XVIII века. Здесь удиви-
тельным образом сплавлялись воедино тра-
диция и новаторство.

В испанском литературоведении под-
черкивается, что первые записи романсов от-
носили как к «Хроникам», так и к письмам 
образованных людей.

В письме «Антонио Понсу о ромериях 
в Астурии», помимо романсов, подробно раз-
бирается другой фольклорный жанр – копла. 
Это народное четверостишье, как правило, но-
сит разоблачительный или мелодраматичес-
кий характер. В письме подчеркивается, что 
в Астурии исполнение произведений данного 
жанра является только частью праздника ро-
мерии или свадебного обряда. Как правило, 
коплу исполняли для жениха. В письме «Ан-
тонио Понсу о ромериях в Астурии» приво-
дится текст как раз свадебной коплы, потому 
что на ромериях исполняют четверостишье, в 
котором употребляются нецензурные выра-
жения. Ховельянос пишет о том, что лично 
ему больше нравятся произведения о любви, 
поэтому он и рассказывает про свадебные об-
ряды [9, 262]. 

В ХХ веке появятся романы, полностью 
построенные на тексте коплы. Приведем сле-
дующий пример. Название романа «Arroz y 
tartana» (1902) испанского писателя Висенте 
Бласко Ибаньеса взято из коплы. Но это уже 
произведение, написанное на другом наречии. 
Если у Ховельяноса действие происходит в Ас-
турии восемнадцатого века, то Висенте Бласко 
Ибаньес описал свою родную Валенсию нача-
ла двадцатого века. Роман «Arroz y tartana» 
написан на кастильском наречии с использо-
ванием отдельных фраз на валенсианском. 
Висенте Бласко Ибаньес в произведении при-
водит полностью его текст, чтобы читатель, 
мало знакомый с валенсианским фолькло-
ром, точно понял его смысл. Для испанского 
писателя это было важно, потому что в рома-
не он обыгрывает название, взятое из первой 
строчки copla. Дословный перевод – это “рис 
и тартана”. У испанского слова “arroz”, поми-
мо прямого значения “рис”, есть закреплен-
ное фразеологическое значение. Оно входит в 



Вестник № 1

163 

состав многих фразеологизмов с одним и тем 
же значением. Ближе всего к нему русский 
фразеологизм “пир на весь мир”. В романе 
обыгрывается описанная выше семантика 
словосочетания «Arroz y tartana». Один образ 
жизни олицетворяет главная героиня донья 
Мануэла, а второй – ее брат дон Хуан. Как 
раз для него племянницы исполняют copla, 
мораль которой сводится к мысли о том, что 
жить надо по средствам, а не устраивать пир 
каждый день. Именно такой образ жизни ве-
дет Мануэла. А Хуан придерживается старых 
традиций жить по средствам. 

Ховельянос «просто следовал обще-
принятой практике в испанской литерату-
ре восемнадцатого века, создавая свой текст 
на базе предшествующих источников, когда 
брали за основу канонический текст, а потом 
комментировали его» [5, 48]. Об этом свиде-
тельствует произведение, которое называет-
ся «Продолжение парафразы псалма Бог». 
Это письмо начинается со следующей фразы: 
«Парафраза псалма сделана автором во вре-
мя замечательного отдыха в замке Бельвер, 
о чем он записал в данном письме» [9, 240]. 
Данное произведение интересно своей компо-
зицией. Оно условно делится на две части. В 
первой, выделенной курсивом автор цитиру-
ет текст псалма на латинском языке. Во вто-
рой он сначала подражает первоисточнику, 
создавая своеобразный перевод отрывков на 
испанский язык, но затем пишет уже на раз-
говорном языке свою молитву. Интересно, 
что в произведении выделяются только ла-
тинские фразы, а их перевод сливается с ав-
торским текстом. Еще раз напомним, что и по 
жанру, и по форме это письмо, обращенное к 
читателю. Здесь видна трансформация жан-
ра. Сначала была описана переписка между 
родственниками. Данное произведение отно-
сится к письмам с условным или номиналь-
ным адресатом. 

Следует отметить, что замок Бельвер 
упомянут в другом названии. Ведь он привле-
кал внимание писателя на протяжении всей 
его жизни. Еще в детстве Ховельянос увидел 
величественный замок, куда он впоследствии 
неоднократно приезжал. Речь идет о произве-
дении «Воспоминания о замке Бельвер». Сна-
чала подробно описывается замок. Автор как 
бы усыпляет читателя обилием деталей. Со-
здается впечатление, что перед нами туристи-
ческий путеводитель по замку: «Внутренняя 
часть крепости отделана средневековым кам-
нем, из которого сделана также галерея. Эта 
галерея состоит из двадцати одной расписан-
ной арки, или, правильно сказать, из сорока 

двух плит» [9, 110]. И тем большее впечатле-
ние оказывает вторая часть, когда автор пере-
ходит к так называемым иллюзиям (так в Ис-
пании восемнадцатого века называли прием 
восстановления хронологии событий). Перед 
читателем возникают величественные кар-
тины преступлений и подвигов, происходив-
ших в этом замке. Перенос акцента с конста-
тации внешнего мира на его познание сделан 
был Ховельяносом изящно и естественно, и 
часто присущая ему дидактика растворилась 
в тщательно отобранных и изображенных 
событиях. Поэтому становится понятна по-
зиция исследователя творчества Ховельяно-
са Мануэля Фернандеса Альвареса, который 
отнес это произведение к предромантизму 
[4, 20]. Следует отметить, что замок Бельвер 
описывается во многих произведениях, в том 
числе и «дневниковых». Интересно, что З.И. 
Плавскин также пишет о предромантических 
мотивах: «В прозаическом «Историко-худо-
жественном описании замка Бельвер» одухот-
воренному пейзажу соответствует лирическое 
переживание истории замка, красочное опи-
сание битв, развертывавшихся под его стена-
ми, и меланхолическое воспоминание о давно 
канувшей в Лето славе; здесь мы имеем дело 
с предромантическими мотивами, но в конце 
XVIII века они проступают уже весьма отчет-
ливо и в поэзии, и в прозе» [2, 115]. Обращает 
на себя внимание тот факт, что указанное в 
вышеприведенной цитате произведение яв-
ляется своеобразным продолжением «Воспо-
минания о замке Бельвер», а некоторые абза-
цы даже дублируются. И все исследователи 
творчества Ховельяноса сходятся во мнении, 
что художественные произведения про замок 
(но не написанные в замке) относятся к пред-
романтизму.

Художественная проза под названием 
«письмо» характеризуется сложной компо-
зицией. В большинстве произведений Хове-
льянос цитирует и комментирует текст дру-
гих произведений. При этом оригинальная 
часть органично вплетена в канву первоис-
точника. В творчестве Ховельяноса эписто-
лярная форма продемонстрировала гибкость 
и способность автора впитывать достижения 
современной ему литературы, что и было про-
должено его последователями.

Список литературы:
1. Jovellanos G.M. de. Obras publicadas é inéditas. – 

Madrid, 1933.
2. Плавскин З.И. Испанская литература XVII – сере-

дины XIX века. – М., 1978.
3. Gómez de la Serna G. Jovellanos, el espaňol perdido. – 

Madrid, 1975. – T. 1.



164 

Вестник № 1

УДК 82-43

Хайруллина О.Н.

«Вечное» и «преходящее» 
в палестинских записках П.А. Вяземского�

� © Хайруллина О.Н.

4. Литературный энциклопедический словарь. – М., 
1987.

5. Manuel Fernández Alvarez. Jovellanos. Un hombre 
de nuestro tiempo. – Madrid, 1988.

6. Суховерхов В.В. Идейно-художественная эволю-
ция поэтического творчества Г.М. де Ховельяно-
са. // Вопросы филологии. – М., 2000. – № 2 (5), – 
С. 69-74. 

7. Дезен Н.А. Проблема жанра и традиции в письмах 
Мари де Севиньи. // Вести Московского универ-
ситета. Серия 9. Филология. – 1988. – № 3. – С. 
69-75.

8. Аверинцев С.С. Древнегреческая поэтика и миро-
вая литература // Поэтика древнегреческой лите-
ратуры. – М., 1981.

9. Jovellanos G.M. de. Antologìa. – Buenos Aires, 1978.

L. Spitsyna
Transformation of epistolary 

literature in creative works by Jo-
vellanos

Abstract. This article is devoted to crea-
tivity of the Spanish writer of XVIII century 
Baltasar Gaspar Melchor Maria Jovellanos. In 
it the epistolary heritage of the Spanish writer 
is considered. Jovellanos was one of the first 
who has departed from usual to the Spanish lit-
erature forms of the letter in which on the first 
place there was a emotional-personal aspect. 
For these reasons some letters concern to dia-
ries, and others to works of art. Jovellanos com-
plicates his works products, including in them 
the comment and the analysis of texts of other 
genres. This method is developed by the Span-
ish writers XIX, and then XX century too.

Key words: the letter, travel.

Аннотация: В статье анализируются 
очерки и стихотворения, которые, дополняя 
друг друга, создают единое художественное 
повествование о духовном открытии Палес-
тины Вяземским.

Ключевые слова: очерки, художествен-
ное повествование, духовное открытие Па-
лестины.

Паломническая тема, начиная с «Хож-
дения» игумена Даниила, всегда занимала 
важное место в русской литературе. В XIX в. 
к описанию Святых мест обращаются А.Н. 
Муравьев [1], А.С. Норов [2], Н.В. Берг [3]. 
Нашла отражение эта тема и в творчестве 
П.А. Вяземского. 

В исследовательской литературе, по- 
священной П.А. Вяземскому, предметом 
пристального внимания становилась первая 
половина его жизни и творчества (1810-30-е 
годы): он рассматривался как поэт «пушкин-
ской плеяды», романтик, близкий декабрист-
ским кругам [4]. Литературная деятельность 
40-70-х годов практически обходилась вни-
манием, а вместе с тем, этот период не менее 
значителен, чем «романтический». Жизнен-
ные испытания, которые выпали на долю 
писателя, наложили отпечаток на его миро-

ощущение и творчество: поэзия, мемуары, 
литературная критика этого времени обра-
щены к размышлениям о смысле жизни, о 
трагичности бытия. 

Именно в этот период состоялась поезд-
ка писателя в Иерусалим. Вместе с женой он 
отправляется на Восток (в Константинополь 
и Палестину) в апреле 1850 г. и с 4 по 20 мая 
находится в Иерусалиме. Литературным ре-
зультатом этого события стали очерки «Путе-
шествие на Восток», опубликованные только 
в 1883 г., после смерти писателя, его внуком 
С.Д. Шереметевым [5]. Палестинские впечат-
ления отразились также в стихотворениях: 
«Иерусалим» (1850), «Палестина» (1853), 
которое критик «Русского вестника» М.Н. 
Лонгинов назвал «драгоценнейшим произве-
дением нашей поэзии» [6]; «Одно сокровище» 
(1853), «Александру Андреевичу Иванову» 
(1858). 

Эти произведения, дополняя друг дру-
га, создают единое художественное повест-
вование о духовном открытии Палестины, 
которое стало для поэта «святым подвигом», 
где «каждый час должен быть дорог и запе-
чатлен в памяти ума, чувства и души» [7]. 

Я видел древний Иордан.
Святой любви и страха полный,




