
113

Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». № 6 / 2011

Раздел II. Литература

УДК 82
Симонова Л. А.�

Московский государственный областной университет

Роль Предисловия в романе Сенанкура «Оберман»

L. Simonova
Moscow State Regional University

THE PURPOSE OF THE PREFACE IN THE NOVEL “OBERMANN” 
 BY SENANCOUR

На первый взгляд (в чём нас и хочет убедить Сенанкур) Предисловие  к «Оберману» (1804) 
выполняет довольно утилитарную функцию: подготовить читателя к восприятию не совсем 
привычного текста, определяемого писателем как роман, но лишённого необычных колли-
зий – каких бы то ни было интриг, приключений, захватывающих тайн – и состоящего из 
разнородных, часто  противоречивых, а иногда и взаимоисключающих высказываний, от-
ражающих сложность мировосприятия героя. Конечно же, роман во Франции в начале XIX 
века ещё не обрёл устойчивой репутации серьёзного чтения. Но следует ли из этого, что чи-
татель не был готов к восприятию запечатлевающего жизнь души эпистолярного текста, ка-
ковым по замыслу писателя должен был стать «Оберман»? В подобного рода повествованиях 
Сенанкур имел целый ряд предшественников в лице писателей XVIII века: Гёте с его «Стра-
даниями юного Вертера», Руссо с его «Исповедью» и «Новой Элоизой», Стерна с его «Трис-

� © Симонова Л.А., 2011.

Аннотация. В статье исследуется Предис-
ловие Сенанкура к роману «Оберман». Анализ 
Предисловия позволяет не только выявить ху-
дожественно-эстетические установки писателя, 
в творчестве которого отразился переход от про-
светительской литературы к литературе романти-
ческой, но и проследить осмысление Сенанкуром 
новой повествовательной стратегии, которая из-
меняет характер романного жанра, становящегося 
способом авторского самовыражения. Особое вни-
мание уделяется проблеме отношения Сенанкура к 
своему герою, а также присутствию  автора и героя 
в тексте, которые сближаются  в самом акте письма. 
Герой приобретает значимость как носитель слова, 
сказанного им о самом себе. Независимость созна-
ния мыслящего о себе и мире героя утверждается 
в отрицании дискурса, построенного в соответствии 
со строгими законами логики и риторики, и поиске 
свободного стиля, свидетельствующего об индиви-
дуальности «я». 

Ключевые слова: роман, дневник, автор, герой, 
письмо, высказывание, слово.

Abstract. In this article the Senacour’s Preface to 
his novel “Obermann” is analyzed. The analysis of the 
Preface allows not only to discover the  artistic-esthetical 
beliefs of the writer, whose works reflected the change 
from educational to romantic literature, but also to trace 
Senacour’s  understanding of the new narrative strategy, 
that changes the character of the genre, which becomes 
the way of author’s self-expression. Special attention 
is paid to the problem of Senacour’s attitude to his 
character and to the author’s and character’s presence 
in the text, as they approach each other in the very act of 
the writing. The character becomes more significant as 
a “bearer” of the words that he tells about himself. The 
independence of the consciousness of the character 
thinking about the world and himself is confirmed in 
denial of the discourse, which is made according to the 
logical and rhetorical laws and the search of the free 
style showing bright individuality of “Self”.

Keywords: novel, diary, author, character, letter, 
statement, word. 



114

Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». № 6 / 2011

Раздел II. Литература

трамом Шенди». Можно предположить, что 
роль предисловия  у Сенанкура совсем иная, 
а именно – апологетическая. Предисловие к 
«Оберману» должно было предупредить и 
отвести от автора возможные упрёки и обви-
нения. Это тот случай, когда защита рождает-
ся раньше обвинения и служит необходимой 
саморефлексией литературы, отражающей 
эпистемологический скачок. Сенанкур (в 
отличие от своих ранних современников – 
первых читателей произведения) прекрас-
но осознавал, что его роман есть не столько 
продолжение традиции эпистолярного ро-
мана, сколько разрыв с ней. В Предисловии  
Сенанкур обращает внимание на формаль-
ные особенности повествования, которые 
были уже у его предшественников. Однако   
разрыв с традицией обнаруживается в самой 
ткани повествования, задаётся стратегией 
текста. Обвинительный голос заключён в ав-
торском сознании, провоцируемый комплек-
сом вины, личностной несостоятельности, 
моральной ущербности – общего в данном 
случае для автора и героя. Общность автора 
и героя здесь принципиально важна: на наш 
взгляд, роман демонстрирует их предельную 
близость, если не тождественность. Однако 
автор старается избавиться от  комплекса 
несостоятельности, передавая его своему ге-
рою, от которого настойчиво отмежёвывает-
ся. Именно это объясняет то, что свой лич-
ный дневник, свою тайную исповедь автор 
выдаёт за письма романного героя. Герой (а 
не автор) должен в полной мере нести бре-
мя мучительных подозрений в собственной 
духовной неполноценности. И это закреп-
ляется уже в Предисловии, где автор отводит 
себе роль наблюдателя, сочувствующего, по-
нимающего, разделяющего многие пережи-
вания и взгляды героя, однако смотрящего 
на ситуацию со стороны. Он хочет, чтобы в 
нём видели одного из тех, кого он сам опре-
делил как «посвящённых» («Это воспомина-
ния, которые оставят безразличными пос-
торонних (des étrangers), но будут интересны 
посвящённым (les adeptes)» [5, с. 15]). Именно 
потому, что для автора принципиально важ-

но увеличить дистанцию между самим собой 
и героем, он говорит о себе как об издателе 
попавших в его руки писем (заметим, что 
при этом никак не поясняется, как письма 
оказались у него), позволившего себе лишь 
короткие, сдержанные комментарии и сов-
сем редкие купюры.

Почему же герой нуждается в оправда-
нии? На этот вопрос отвечает уже первая 
фраза: «В этих письмах увидят выражение 
человека, который чувствует, но не действу-
ет» [5, с. 15]. Автор ещё находится в зависи-
мости от положительной просветительской 
этики, утверждающей ценность действия, 
поступка, социально активного проявления 
и меряющей человека категориями разум-
ной полезности и деятельной добродетели. 
Человек только чувствующий, но не действу-
ющий, по мысли Сенанкура, не выполняет 
своего предназначения, а потому нуждается 
в оправдании. Именно убеждённость авто-
ра в личностной несостоятельности героя 
(которая, как было сказано, есть и его собст
венная несостоятельность) заставляет его 
искать единомышленников в читателях: он 
хочет заручиться поддержкой некоего кру-
га «сторонников», которые с большой веро-
ятностью могли испытывать те же чувства, 
что и герой. «Посвящённые» должны понять 
и простить того, кто в какой-то степени вы-
ражает их же самих. Автор предельно сужа-
ет круг «посвящённых», имея в виду «раз-
розненное тайное общество» [5, 15] людей, 
объединённых глубоко интимной связью, 
которая состоит в способности испытывать 
схожие чувства и воспринимать события под 
определённым углом зрения. Тем самым ав-
тор для того, чтобы привлечь читателей на 
сторону героя и заручиться их поддержкой, 
как бы включает их в круг немногих избран-
ных, делает их причастными некой иници-
альной тайне. Такой мистериальной связью, 
устанавливающей сопричастность автора, 
героя и читателя, становится само письмо.

Как нужно судить о герое, который прин
ципиально негероичен (что, в соответствие с 
позицией Сенанкура, следует понимать в не-



115

Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». № 6 / 2011

Раздел II. Литература

скольких значениях, так, Оберман не может 
претендовать на роль героя романа, посколь-
ку не совершает никаких активных поступ-
ков)? Перед нами тот, кто пишет. Письмо 
оказывается главным жизнеопределяющим 
действием Обермана. Значит, о герое нужно 
судить исключительно по тому, что и как он 
пишет. Вот это в представлении Сенанкура 
и является наиболее трудной задачей чита-
тельского восприятия текста. Поступок есть 
активное самовыражение, самоутвержде-
ние героя, в нём проявляются его характер, 
склонности, волевое желание, целевая ус-
тановка и т. д. Но как понять человека, ко-
торый только пишет? Героям Плутарха, на-
пример, достаточно одного поступка, чтобы 
достичь славы и утвердить состоятельность 
своей жизни, придав ей монументальную 
цельность (о чём размышляет Монтень в 
«Опытах»). Образ героя «личного романа» 
лишён этого единства, он складывается из 
многочисленных частностей, отступлений, 
колебаний, предположительных возможнос-
тей, скрытых или явных противоречий. У ге-
роя, свидетельствующего о себе, что одним 
из первых и сумел отразить Сенанкур, есть 
только слово, которое и должно стать его оп-
равданием, его поступком. Герой должен со-
стояться в слове. И «слово» в данном случае – 
это бесконечная попытка самовыражения 
длиною в жизнь. Сенанкур предупреждает, 
что Обермана нельзя судить по отдельно взя-
тому высказыванию. «Личное письмо» всег-
да разомкнуто во времени, оно становится 
длительностью, предполагает метаморфозы 
мыслящего себя сознания и сложный поиск 
определения духовного опыта в слове, ста-
новящемся самим этим опытом, который 
никогда не даётся вдруг и до конца: «О нём 
(Обермане) нужно судить по всей его жиз-
ни, а не только по его первым годам; по всем 
(выделено мой.- С.Л.) его письмам, а не по 
какому-нибудь случайному или, может быть, 
романическому отрывку» [5,  с. 15]. Здесь 
«случайное» и «романическое» можно пони-
мать как синонимы «обманчивого», «искус-
ственного»  – того, что может озадачить, уди-

вить, обмануть, увести от правды жизни. Но 
нужно ли это сбрасывать со счетов? Можно 
ли провести чёткую границу между случай-
ным и закономерным, романическим и прав-
дивым? Сенанкур нас убеждает в том, что 
нельзя. Всё становится фактом личностного 
взгляда на мир, свидетельством мыслящего 
сознания. Пестрота всего, о чём говорится, 
сам неустойчивый, разнородный стиль есть 
отражение подвижности, неустойчивости 
внутреннего «я» героя. Вот почему большая 
часть Предисловия посвящена проблеме по-
вествования как такового. Автор больше 
озабочен не характером героя, а тем, как он 
пишет.

В Предисловии Сенанкур указывает на 
отличие публикуемых писем не только от 
романа (из контекста понятно, что под жан-
ром романа понимается повествование с за-
нимательным, драматически напряжённым 
сюжетом, цепью невероятных происшест-
вий, удерживающих читательский интерес), 
но и от литературы в целом. И здесь можно 
увидеть, как меняется понятие «литературы» 
и «литературного». Письма Обермана – это 
не литература, настаивает Сенанкур: «это не 
произведение» [5, с. 16] (и мы могли бы про-
должить – это, используя термин, широко рас-
пространённый во французском литературо-
ведении écriture de soi, что можно перевести 
как «письмо о себе» или «личное письмо»). 
И далее Сенанкур нащупывает определе-
ние той формы письма, которая рождается 
и закрепляется во французской литературе 
в начале XIX века. В предлагаемом повес-
твовании «не найти ни разумного смысла, 
ни учёности» [5, с. 16]. Тем самым Сенанкур 
противопоставляет новую литературу лите-
ратуре просветительской, претендующей на 
выражение рационально обоснованной ис-
тины, методологически выверенного знания 
о мире, логически выведенной и убедитель-
но поданной фундаментальной идеи, а также 
морализаторского заключения. И в том, и в 
другом случае в центре внимания оказыва-
ется человек, однако разница огромна. Раз-
мышления Сенанкура о новой литературе 



116

Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». № 6 / 2011

Раздел II. Литература

в чём-то повторяют положения художест-
венной эстетики сентиментализма. Автор 
готовит читателя к тому, что его герой пред-
станет вне какого-либо официального ста-
туса и социального положения, а значит, его 
утверждения не претендуют на какую-либо 
общепризнанную значимость, научную или 
общественную весомость. Письма Обермана – 
это свидетельства личной жизни, глубоко 
интимных интересов, они как бы случайно 
оказались доступны широкой публике (они 
могут наскучить людям «слишком серьёзным 
или, напротив, склонным к развлечениям» [5, 
с. 16]). По многочисленным высказываниям 
героя трудно прийти к какой-либо однознач-
ной характеристике его натуры. Сенанкур как 
будто бы и не стремится к предельно полной 
очерченности внутреннего мира Обермана, 
его нравственный портрет полон неопре-
делённости, иногда заставляющей подозре-
вать сокрытие, умолчание. «Известно мно-
го произведений, в которых человеческий 
род описан в нескольких штрихах» [5, с. 16]. 
Сенанкура не удовлетворяет приблизитель-
ность, допустимость, когда вся сложность, 
неисчерпаемость, всё своеобразие единично-
го сведены к общему, типичному, категори-
альному (не человек – но человеческий род). 
Рассуждение Сенанкура следует от против-
ного: если раньше претендовали на то, чтобы 
в нескольких чертах обрисовать весь челове-
ческий род, то сейчас нельзя и помыслить о 
том, чтобы  познать отдельного человека, тем 
более претендовать на исчерпывающее его 
изображение. Неопределённость, неопреде-
лимость – вот результат познания («в пись-
мах что-то есть» [5, с. 16]). «Если, однако, эти 
длинные письма позволят немного узнать  
одного единственного человека, они будут 
новыми и полезными (выделено мной – 
С. Л.)» [5, с. 16]. Это во многом объясняет и 
отказ романиста от дидактической установ-
ки, по его собственным словам, он «не ис-
ключает моральной цели», но «не старается 
её достичь» [5, с. 20]. Сенанкур не претендует 
на всезначимость (хотя, как уже отмечалось, 
он и упоминает о людях, которые чувствуют 

так же, как и герой), он указывает на единич-
ность, уникальность личности Обермана. В 
его письмах будет не литература, но буднич-
ная правда о человеке, не приукрашенная, без 
всякого налёта искусственности, без заранее 
определённого плана и каких бы то ни было 
выводов («письма без искусства и интриги» 
[5, с. 15]). По замыслу Сенанкура «Оберма-
на» нужно воспринимать не как эпистоляр-
ный роман, но как собственно письма или 
личный дневник. Получается, что Сенанкур в 
Предисловии сам приоткрывает секрет своей 
повествовательной стратегии, то, что хотел 
бы от читателей скрыть: это не герой, но он 
сам – автор – от начала до конца присутству-
ет в своём тексте. 

Кому же всё-таки принадлежит этот днев-
ник: Оберману или самому Сенанкуру? Этим 
вопросом не раз задавались литературове-
ды, например, А. Монглон в труде «Дневник 
Обермана» [3], Б. Дидье в книге «Сенанкур 
романист. Оберман. Альдоман. Изабелла» [4]. 
Однако в нашем случает вопрос, предполага-
ющий разграничение «правды» и «вымысла», 
поиск удельного веса автобиографического 
материала в художественном произведении 
представляется неактуальным. Важнее ста-
новится то, что находится в пределах само-
го текста романа. Значимо то, как личный 
дневник автора становится эпистолярной 
исповедью героя. Автор затевает с читателем 
своеобразную игру: выдаёт дневник за пись-
ма, скрывается за героем, издателем, а также 
за персонажами-двойниками, как бы превра-
щая жизнь в литературу. Это и объясняет тот 
факт, что, имея формальные приметы романа 
в письмах, «Оберман» содержит многочис-
ленные жанровые признаки дневника. Прав-
да же заключается в том, что голос издателя 
писем и голос героя принадлежат автору, тем 
самым обнаруживается тождественность ав-
тора, автора-издателя и героя. 

Автор и герой у Сенанкура тождественны 
в самом акте письма. Не случайно разговор о 
художественном дискурсе непосредственно 
смыкается с проблемой письма (или пишу-
щего о самом себе человеке). Если предшест-



117

Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». № 6 / 2011

Раздел II. Литература

вующая литература (заметим, та «серьёзная», 
«научная» литература, претендующая на зна-
ние человеческого рода, с которой исподволь 
спорит автор) оперировала категориями 
бытийных сущностей, была размышлением, 
стремлением постичь и раскрыть глобаль-
ные истины, то теперь это лишь «описания», 
причём описания вещей и явлений, не скла-
дывающихся в единую цепь мироздания, но 
распавшихся на отдельные фрагменты, част-
ности, детали, тем более что в тексте во мно-
жестве присутствуют предметы и явления 
неодушевлённого мира. С некоторыми ого-
ворками можно сказать, что «Оберман» Се-
нанкура – это первый пример «шозизма» как 
в значении художественно-повествователь-
ного приёма, так и в значении онтологичес-
кого порядка (речь идёт о мировосприятии, 
складывающемся с опорой на очевидность 
материальных форм, призванной компен-
сировать утрату содержательной сущности, 
смысла, главного закона, организующего 
единство мира). «Оберман» – это роман, де-
монстрирующий кризис просветительской 
идеологии, несостоятельность претензий на 
объяснение мира, его постижение с помо-
щью разума. Герой Сенанкура оказывается 
перед распавшимся на части мирозданием, 
в полной беспомощности перед его загадоч-
ностью, переживающим невозможность поз-
нать его законы. Более того, утверждать свою 
связь с миром форм исчезнувших сущнос-
тей он может теперь только опосредованно 
– с помощью письма. Таким образом, письмо 
для Обермана выступает посредником об-
щения с миром. Заметим, что в романе глав-
ным образом присутствует описание вещей 
и явлений частного порядка, «близких», до-
ступных человеку в его повседневном вос-
приятии, организующих его бытовое сущес-
твование («естественные  вещи» [5, с. 16]). 
Тем больший вес приобретают не сами вещи, 
но отношение к ним, взгляд на них человека, 
точка зрения, тем большее значение имеет 
не то, что описывается, но как описывается 
(«дать разъяснения, может быть, слишком 
небрежные, связи человека с тем, что назы-

вается неодушевлённым» [5, с. 16]). Именно 
«разъяснения» и организуют повествование, 
отражая движение мысли, метаморфозы со-
знания героя.

Для Сенанкура важно, что новое повес-
твование о человеке в композиционном и 
стилевом воплощении свободно от жанрово-
стилистических клише. Примечательно, что 
объектом для критики Сенанкур избирает 
пасторальный жанр, на его примере показы-
вая, что манерные и трафаретные выраже-
ния придают изображению искусственность, 
снижают сам предмет повествования, делая 
его смешным. Сам же романист претендует 
на образную и стилевую новизну.  В Предис-
ловии Сенанкур предупреждает читателей, 
что в романе нет того, что свидетельствова-
ло бы о явной близости сентименталистской 
традиции, от которой автор отталкивает-
ся (не зря возникают упоминания авторов 
эпистолярных романов – Ричардсона и Рус-
со). Читатели привыкли к тому, что сюжет 
организуют любовные отношения героев. 
Однако письма Обермана лишены этой не-
отъемлемой составляющей эпистолярного 
жанра, хотя очевидно, что молодой герой не 
лишён чувствительного сердца, ему не чуж-
ды тонкость и глубина переживаний. Это 
отсутствие любовной истории лишний раз 
доказывает  несостоятельность героя, лю-
бовь которого не осуществилась, Оберман 
не нашёл своего предназначения в чувстве. 
Оберман «был рождён, чтобы получить то, 
что они (чувства) обещают, и чтобы совсем 
не иметь страсти», он испытал любовь, но 
«любовь такого рода, которая, может быть, 
не была высказана» [5, с. 17]. Любовь, ко-
торую нельзя высказать, которая не имеет 
выражения. Можно ли о ней говорить как о 
чём-то осуществившемся? Не будет ли это 
натяжкой, бездоказательным предположени-
ем? Если исключить любовное чувство, в чём 
же тогда  предполагается опора бытийности 
героя? Что становится определяющим в его 
судьбе и организующим романное повество-
вание? – Само слово. Автор в роли  издателя 
писем говорит об этом так: «Оберман толь-



118

Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». № 6 / 2011

Раздел II. Литература

ко и делает, что сомневается, предполагает, 
мечтает, он размышляет и не делает заключе-
ний, он изучает, но не приходит к решению, 
не утверждает. То, что он говорит,  – ничто, 
но может к чему-то привести. Если, в своей 
независимой манере и без системы, он сле-
дует всё же некоему принципу, это главным 
образом принцип искать возможность гово-
рить только истины в пользу самих истин…» 
(курсив мой.- С.Л.) [5, с. 170] Суть романа и 
всей жизни героя (как и автора) – в самих 
высказываниях. 

В Предисловии издателем указывается на 
то, что особенность публикуемых им писем 
заключена в «длиннотах», «повторениях», 
«многословии», «беспорядке». И это с точ-
ки зрения автора абсолютно оправдано, так 
как речь идёт о человеке. Подчеркнём, что 
о человеке, не опирающемся ни на какие 
постулаты, идейно-философские догматы, 
моральные принципы, ни на какие внепо-
ложные ценности и ориентиры,  – ни на что, 
кроме самого себя. Оберман говорит не о 
любви, не об истинах, идеалах или вере, он 
говорит всегда и во всём только о самом себе. 
Оберман говорит «я», становясь сюжетом 
высказывания. Весь окружающий мир опре-
деляется только относительно пишущего «я» 
(«…Я буду продолжать рассказывать о том, 
что я испытываю…» [5, с. 265], – читаем в од-
ном из писем). «Я»  – единственный объект, 
казалось бы, беспрепятственно доступный 
изучению и выражению («человек открыт 
своему взгляду» [5, с. 265]). Однако словами 
издателя, «сердце редко когда определённо» 
[5, с. 17]. И здесь «сердце» не синоним чувс-
тва, эмоции, способности глубоко пережи-
вать какие-либо события, здесь «сердце» есть  
внутренний человек, который не поддаётся 
точному, ясному, лаконичному определению, 
который, напротив, никогда до конца не опре-
делим, его нельзя охарактеризовать, понять, 
назвать, в конце концов, он неуловим, зага-
дочен, и неуловим и загадочен потому, что 
лишён сути, внутренней цельности, единс-
тва с самим собой («Это в особенности во 
внутреннем мире людей мы встречаем везде 

пределы наших понятий. В предмете, кото-
рый нам хорошо знаком, мы чувствуем, что 
неизвестное связано с известным, мы видим, 
что мы близки к тому, чтобы познать всё до 
конца, и, однако, этого никогда не познаём» 
[5, с. 329]). Герой Сенанкура безнадёжно ут-
ратил самотождественность, он потерял веру 
в бытие духа, лишился возможности познать 
мир и самого себя. Отсюда и повторения, и 
избыточность выражений, и противоречия. 
Но зачем ему, вообще, столько говорить? 
Оберман не может существовать без слова, 
он держится за него как за единственную 
бытийную опору. Письмо должно оправдать 
его жизнь и придать ей смысл. Слово должно 
заполнить призрачность и пустоту сущест-
вования, спасти хрупкое, беспомощное со-
знание от отчаяния и безумия. Человек, ока-
завшийся перед зияющей пропастью, должен 
обрести  устойчивость в слове.

Письмо становится для Обермана само-
познанием, утверждением своей подлин-
ности, движением к своему истинному «я». 
Оберман предельно внимательно изучает 
себя, фиксируя в письме не только наблюде-
ния, размышления, но и то, что ускользает от 
контроля разума – прихотливость движения 
воображения, неосознанные страхи, неяс-
ность и загадочность снов и галлюцинаций. 
Как пишущий герой Оберман ищет и нахо-
дит себя в слове. Всё, что написано Оберма-
ном, есть отражение его поиска совпадения 
с самим собой. Жизнь приобретает для него 
значение только тогда, когда она становится 
письмом.

Обермана страшит реальность, аморф-
ность и инертность которой он не в силах 
преодолеть. В конечном итоге он будет стре-
миться перестать играть страдательную роль, 
возвыситься над навязанным ему жизненным 
порядком. Единственная ценность, которую 
он обрёл,  – это свобода, но здесь свобода не 
политическая, но экзистенциальная. И до-
стигает её герой Сенанкура именно в пись-
ме и через письмо. Для Обермана свобода – 
есть свобода писать и писать свободно. Не 
случайно Сенанкур настаивает на «свобод-



119

Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». № 6 / 2011

Раздел II. Литература

ном стиле», в котором находит выражение 
мысль Обермана. И эта свободная фиксация 
в письме мысли есть «истинная и естествен-
ная» свобода, неотъемлемое право человека, 
пример которого Сенанкур находит у Руссо: 
«Тот, кто написал эти письма, кажется, не бо-
ится длиннот и разрывов (скачков, несоот-
ветствий – «écarts») свободного стиля: он за-
писал свои мысли. Действительно, Жан-Жак 
имел право быть несколько многословным, для 
него, если он пользовался той же свободой, 
это совсем просто, так как он находил её пра-
вильной и естественной» (курсив мой.-С. Л.) 
[5, с. 17] (на близость языка Сенанкура и Рус-
со указывается, в частности, в статьях Ф. Бер-
сеголя [1, с. 4] и М. Бюри [2, с. 58]). Не случай-
но повествователь говорит о невозможности 
что-либо изменить в письмах героя или что-
либо опустить, даже те выражения, которые 
«могут показаться слишком смелыми» [5, с. 
19]. Письма Обермана характеризуются в 
Предисловии как  «неровные, беспорядочные 
в их стиле» [5, с. 19] (попутно заметим, что 
неупорядоченность изложения, сбивчивость 
ритма, пестрота стиля, а также разговорная 
интонация являются признаками дневника). 
Автор настаивает на праве Обермана быть 
непоследовательным и противоречивым. «…
Я вам пишу как одинокий человек, который 
говорит со своим другом так, как он мечтает, 
оставшись наедине с самим собой. Я вас пре-
дупреждаю, что  хочу в них (письмах) сохра-
нить всю эпистолярную свободу…» (курсив 
мой.-С. Л.) [5, с. 238], – признаётся Оберман 
своему адресату. Сенанкур противопостав-
ляет свободное, непринуждённое, ничем не 
скованное высказывание научному дискурсу, 
строгому, упорядоченному, логически после-
довательному и претендующему на ясность 
и чёткость аргументированного изложения 
некой идеи. Научный дискурс, связанный, 
прежде всего, с просветительской эпохой, в 
XIX веке был уже скомпрометирован: он не 
оправдал своей установки на рациональное 
постижение мира как системы и его при-
ближение к человеку (посредством научного 
знания, добытого опытным путём). «Сердце 

(т. е. внутреннее «я» – С.Л.) нисколько не диа-
лектично» [5, с. 25], – утверждает Сенанкур. 
По мнению романиста, Оберман настолько 
противоречит сам себе, что его высказыва-
ния, разнородные и нередко взаимоисклю-
чающие, могли бы принадлежать разным  
людям. Но в том то и дело, что по замыслу 
Сенанкура эти высказывания принадлежат 
одному человеку, составляя кривую его блуж-
дающей в поисках истины мысли. Какую же 
роль отводит автор читателю? Вслед за Руссо 
Сенанкур апеллирует к вдумчивому, серьёз-
ному читателю, способному составить своё 
мнение. Однако правомерен вопрос, должно 
ли это чтение быть направлено на разгадку 
(«вычисление») сложного, далеко не одно-
значного образа Обермана (как, скажем, это 
было в «Исповеди» Руссо). Сенанкур убеж-
дён в ином – понять суть личности Оберма-
на нельзя, у героя вообще нет определённого 
характера, тех устойчивых качеств, которые 
позволили бы создать его нравственный пор-
трет. Это и объясняет мнение Сенанкура, со-
гласно которому внимание читателя должно 
быть направлено на сами высказывания, от-
носительность которых позволяет приписы-
вать их также и автору. Чтение должно стать 
выборочным присвоением мыслей героя (из 
разнообразных, иногда взаимоисключающих 
утверждений читатель может выбрать то, что 
ему подходит (qu`il vous convient d`adopter [5, 
с. 17]). Герой, как и каждый человек, не мо-
жет перестать изменяться, суть его жизни 
принципиально несводима к какому-то од-
ному моменту. При этом существенно важ-
но, что Сенанкур не показывает героя в его 
становлении, в отличие от того же Руссо он 
не оперирует понятиями «знание», «опыт». 
Герой Сенанкура не располагает какой-либо 
суммой знаний, которые могут его привес-
ти к более или менее определённому выводу, 
могущему стать ориентиром, направляющим 
его духовный взгляд и определяющим харак-
тер его мировоззрения. Такую абсолютную 
растерянность героя перед миром и своей 
собственной жизнью автор объясняет и оп-
равдывает общим для всех людей законом из-



120

Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». № 6 / 2011

Раздел II. Литература

менчивости: «Наши эмоции, наши желания, 
даже наши чувства, а также  наши мнения 
изменяются в течение всей нашей жизни под 
влиянием разных событий и размышлений» 
[5, 18]. Это заявление, отрицающее наличие 
какой-либо устойчивой данности, априор-
ной истины, возвышающейся над конгломе-
ратом разрозненных явлений и суждений, 
как нельзя более точно характеризует саму 
книгу Сенанкура, которая представляет со-
бой фиксацию самых разнообразных мыслей 
героя об окружающем мире и самом себе, 
связанных между собой лишь пишущим «я» 
героя. Сенанкур уверен, что нет ни одной ус-
тойчивой истины, нет ни одного утвержде-
ния, которое нельзя было бы опровергнуть, 
ничего, что могло бы приоткрыть тайну мира, 
стать объяснением жизни и человека. «Тот, 
кто уверенно согласен с самим собой, обма-
нывает вас или обманывает самого себя» [5, 
с. 18]. Косвенным образом писатель уличает 
в обмане мыслителей просветительской эпо-
хи, которые претендовали на системность 
знаний и последовательность их изложения. 
Стабильность, согласованность, уравнове-
шенность, логичность – это прерогатива 
научных сочинений, а не нового романа о 
человеке, каковым и является «Оберман».  В 
романе Сенанкура царит абсолютная под-
вижность, всякая мысль или чувство чрева-
ты неожиданными метаморфозами. Эта при-
надлежность высказывания конкретному 
моменту – яркая жанровая черта дневника. В 
Предисловии Сенанкур сам даёт ключ к пони-
манию закона художественно-эстетического 
мира романа. Таким ключом можно считать 
слово «versatilité», что может обозначать «из-
менчивость, непостоянство, зыбкость».

В конце Предисловия идея свободы пись-
ма связывается с интимностью самовыраже-

ния Обермана. Письма героя имеют исклю-
чительно частный характер, его слово ничем 
и никем не сдерживаемо. Это есть бесконеч-
ный разговор героя с самим собой. От лица из-
дателя писем автор заявляет: «…Я совсем не 
намеревался обогатить публику тщательно 
отделанным трудом, но показать немногим 
рассеянным в Европе людям переживания, 
суждения, свободные и причудливые меч-
ты одного человека, часто оказывающегося 
в одиночестве и пишущего в интимной об-
становке, и не для книгопродавца» [5, с. 19]. 
Для Сенанкура важна установка пишущего: 
то, что пишется для печати – это публичный 
акт, отрицающий искренность, правдивость, 
допускающий фальшь, позёрство, искусст-
венность, ограничивающий свободу пись-
ма, исключающий непринуждённость сти-
ля («тщательно отделанный труд» [5, с. 19]).  
Письмо должно замыкаться на самом пишу-
щем. Однако авторство становится фактом 
личного бытия («я»-автор), экзистенциаль-
ной опорой («я становлюсь автором, чтобы 
иметь мужество продолжать существование» 
[5, с. 357]) для Сенанкура и Обермана только 
при условии обращённости текста к чита-
телю. Именно поэтому Сенанкур и Оберман 
становятся авторами романов. 
Литература:
1. Bercegol F. Oberman de Senancour, ou «l`amour senti 

d`une manière qui peut-être n`avait pas été dite» // 
Oberman ou le sublime negatif.  – P.: Éditions Rue 
d`Ulm, 2006. P. 1 – 24.

2. Bury M. Nature et enjeux de la simplicité dans 
Oberman // Oberman ou le sublime negatif. – P.: 
Éditions Rue d`Ulm, 2006. P. 47 – 58. 

3. Didier B. Senancour romancier. Oberman, Aldomen, 
Isabelle. – P., SEDES, 1985. 351 p.

4. Monglond A. Le journal intime d`Oberman. – 
Grenoble: Arthaud, 1947. 245 р.

5. Senancour de. Obermann. – P.: Bibliothéque-
Charpentier, 1892. 432 р. 




